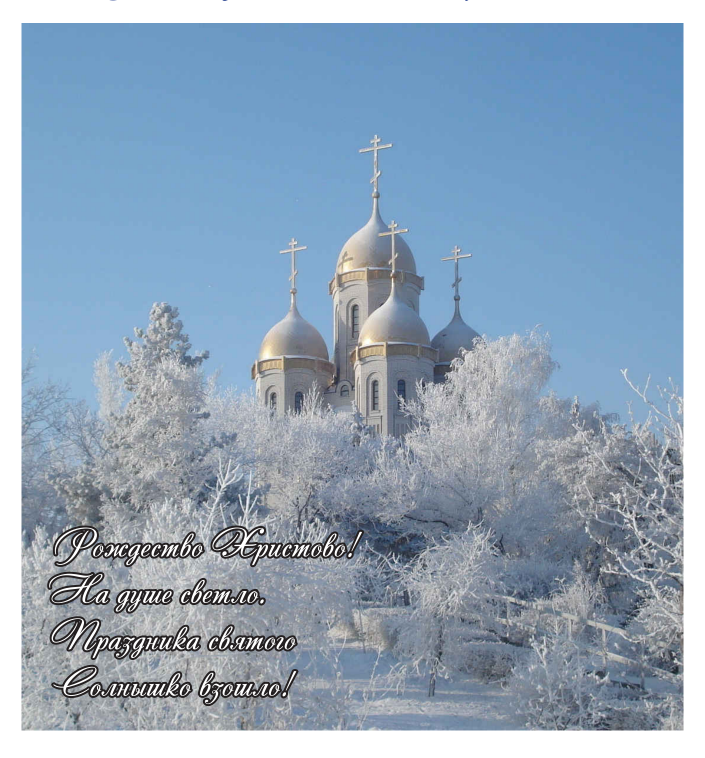


№ 5 (133) Декабрь 2016 Русская Православная Церковь. Московская епархия. Ступинское благочиние www.stupinoblag.ru

# e Ponegeembon Жристовым!



#### $C_{TY\Pi UHO}^{\Pi paвославное}$

#### Слово пастыря

#### Дорогие братья и сестры!



С чувством глубокой духовной радости сердечно поздравляю вас с праздниками Христова Рождества и Новолетия благости Божией!

«Слава в вышних Богу, и на земли мир, в человецех благоволение» (Лк. 2:14) - этими словами святые ангелы Божии возвестили роду человеческому о том, что является самым дорогим на земле - это мир и Божие благоволение к людям.

Желаю вам крепкого здоровья, духовной радости и всяческих благ от Господа! Да будет над вами свет Рождественской звезды, озаряющий вас неизреченной своей благодатью!

Благочинный церквей Ступинского округа протоиерей Евгений РЯПОЛОВ



История праздника

# ДАРЫ ВОЛХВОВ: ИСТОРИЯ РЕЛИКВИЙ

«Когда же Иисус родился в Вифлееме Иудейском во дни царя Ирода, пришли в волхвы с востока и говорят: где Родившийся Царь Иудейский? ибо мы видели звезду Его на востоке и пришли поклониться Ему» (Мф. 2:1–2), — рассказывает Евангелист Матфей.

Еще за 6 веков до Рождества Христова, во время вавилонского пленения иудеев, религиозные мыслители Востока впервые открыли для себя Библию и познакомились с древним пророчеством о Вифлеемской звезде провидца и прорицателя Валаама, предсказавшего приход

Мессии: «Восходит звезда от Иакова и восстает жезл от Израиля» (Числа. 24:17). Тогда же, во время вавилонского плена, пророк Даниил предсказал точную дату рождения Мессии (Дан. 9:25). О ней знали в каждом еврейском доме. Знал ее и царь Ирод. Именно поэтому расспро-

сы волхвов о Царственном Младенце так перепугали Ирода. Посоветовавшись с первосвященниками и книжниками, Ирод выяснил, что именно Вифлеем был тем местом, где должен родиться Мессия по предсказанию пророка Михея (Мих. 5:2). Кем же были волхвы, пришедшие поклониться Богомладенцу?

Это событие становится предметом размышлений многих толкователей уже в самых ранних памятниках христианской литературы. Следуя ветхозаветной тра-

диции, христианство изначально негативно оценивает магию и астрологию как занятия, несовместимые с представлением о свободе воли и Промысле Божием о человеке. Однако Евангелист Матфей говорит о волхвах в позитивном смысле, как о людях, совершающих благочестивый поступок, в отличие от иудеев, не принявших Спасителя. Языческий мир признал Спасителя, а богоизбранный народ не узнал своего Господа и Творца.

**→** 3 cmp.

Говоря о волхвах, Евангелист употребляет термин  $\mu\Box\gamma$ оι (маги, волшебники). В античной литературе существуют 2 значения этого термина: люди, принадлежащие к персидским зороастрийским жрецам, и вавилонские жрецыастрологи.

Из какой страны пришли эти мудрецызвездочеты, определенно сказать невозможно: скорее всего, из Персии или Вавилонии. В этих странах были известны мессианские ожидания иудеев благодаря пророку Даниилу. Уже со II века в раннехристианской литературе родиной волхвов нередко называли Аравийский полуостров, тем самым связывая их с ветхозаветными пророчествами о поклонении иноземцев мессианскому Царю Израиля: «Цари Аравии и Савы принесут дары; и поклонятся

Ему все цари; все народы будут служить Ему, ибо Он избавит нищего, вопиющего и угнетенного... и души убогих спасет» (Пс. 71:10-13). Кстати, персидский царь Хосров II Парвиз, уничтоживший во время завоевания Палестины в VII веке почти все христианские храмы, пощадил Вифлеемскую церковь Рождества Христова из-за фресок, на которых волхвы изображены в персидских одеяниях. В Евангелии не сказано, сколько именно волхвов пришло к Младенцу, но принято считать, что их было трое — по числу даров. Их имена -Каспар, Мельхиор и Валтасар — впервые встречаются в 8 веке. В некоторых повествованиях имеются данные и об их внешнем виде: Каспар оказывается «безбородым юношей», Валтасар — «бородатым старцем», а Мельхиор -«темнокожим» или «черным», происходящем из Эфиопии.

Итак, войдя, волхвы «пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну» (Мф. 2:11). Каждый из этих даров имел символическое значение. Золото было принесено Иисусу как Царю

Иудейскому, ладан — как Богу. Смирна (мирра) — дорогое ароматическое вещество, применявшееся для бальзамирования тел



при погребении, - как

Спасителю, Ставшему Сыном Человеческим, Которому были предсказаны «многие страдания и погребение». Поклонившись Младенцу, волхвы, «получив во сне откровение, не возвращаться к Ироду», минуя Иерусалим, вернулись в свои земли. Согласно преданию, впоследствии все они стали христианами и проповедниками Евангелия. Их крестил святой апостол Фома, который благовествовал в Парфии и Индии. В западных преданиях говорится даже о рукоположении их апостолом Фомой во епископов. Мощи волхвов были обретены святой равноапостольной царицей Еленой в Персии и положены в Константинополе, а в V веке перенесены в Милан. В настоящее время золотой ковчег с их мощами находится в Кельнском соборе. Честные дары волхвов Матерь Божия бережно хранила всю жизнь. Незадолго до Своего Успения Она передала их Иерусалимской Церкви, где они находились вместе с поясом и ризой Богоматери до 400 года. Позже дары были

#### Так что же такое дары волхвов?

Какие они?

перенесены византийским

императором Аркадием в

Константинополь, где их

поместили в храме Святой

Золото, принесенное волхвами, — это 28 небольших золотых пластин-подвесок в форме трапеций, четырехугольников и многоугольников, украшенных изящным, филигранно выполненным орнаментом. Рисунок ни на одной из пластинок не повторяется. Ладан и смирна,

раздельно, принесенные когда-то были соединены в небольшие, величиной с маслину, шарики темного цвета. Их сохранилось около семидесяти. Соединение это очень символично: ладан и смирна, принесенные Богу и Человеку, соединены так же неразрывно, как во Христе соединились две природы — Божественная и человеческая. Интересна история того, как честные дары волхвов попали на Афон в 1470 году. Их привезла в дар монастырю Святого Павла сербская принцесса Мария Бранко-

Рядом с монастырем, где стояла когда-то коленопреклоненная Мария, был поставлен крест, называемый Царицыным. В стоящей рядом часовне изображена встреча иноками этих великих святынь. А драгоценные дары с благоговением сохраняются в монастыре святого Павла по сей день. Монахи хорошо понимают, сколь велика духовная и историческая ценность святыни, поэтому после ночного богослужения выносят дары из ризницы в небольшом серебряном ковчеге на поклонение паломникам.

Дары источают сильное благоухание, и когда их открывают, благоуханием наполняется вся церковь. Монахи-святогорцы заметили, что дары подают исцеления душевнобольным и одержимым беснованием.



Дары волхвов.

Связь времен

### ВОЗРОДИМ СВЯТЫНИ ВМЕСТЕ

В Московской областной думе прошла конференция на тему «Восстановление порушенных святынь — долг современных поколений»

В мероприятии помимо депутатов областного парламента приняли участие заместитель полномочного представителя Президента РФ в ЦФО Николай Овсиенко, митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий, министр образования Московской области Марина Захарова, а также представители муниципалитетов региона.

Во вступительном слове Председатель парламента Игорь Брынцалов отметил, что история нашей страны неразделимо связана с православием. «Именно нравственные основы православной веры во многом сформировали и наш национальный характер, и менталитет народов, населяющих нашу Родину».



- 5 cmp.

-3 cmp.

#### О мощах волхвов. А знаете ли вы?

В Кельнском соборе в Германии (громадное готическое здание строилось с XIII по конец XIX века), покоятся мощи трех восточных мудрецов, трех волхвов - Мельхиора, Гаспара и Валтасара, поклородившемуся нившихся Вифлеемскому Младенцу. Именоваться «святыми царями» они стали в средневековые времена и получили имена Ќаспар, Мельхиор и Бальтазар. В Евангелии об именах волхвов, их количестве и царственном достоинстве не упоминается. В Православной Церкви они не считаются царями и не почитаются как святые. По преданию, увидев Вифлеемскую звезду, Гаспар отправился в Иудею из Персии, Мельхиор - из Нубии, Валтасар из Годолии. Знакомство Востока с ветхозаветными пророчествами произошло главным образом во время знаменитого вавилонского пленения иудеев. Именно тогда эти мудрые цари правили народами, входившими некогда в могучее Вавилонское царство, рухнувшее в точном соответствии с предсказаниями библейских пророков. Принеся дары Младенцу

Христу, они отправились по домам. Первые христиане обрели их честные останки и, спасая от персов-огнепоклонников, перевезли в Медиоланию — современный Милан. Оттуда в конце 12 века их перевез в Кёльн император Фридрих Барбаросса. А чуть

Мельхиор, принесший золото, был потомком Сима; Гаспар, молодой юноша, принесший ладан, – потомок Хама; а Валтасар, который принес смирну, елей благовонный, -- потомок Иафета, родоначальника народов, живущих в Европе. Рака с



Мощи волхвов в Кельнском соборе.

позже король-крестоносец, Оттон Четвертый, вывез из разграбленного при его же участии Константинополя золото для украшения раки с мощами Волхвов. Он же заложил в городе новый кафедральный собор. Как говорят святые отцы, в их лице словно вся вселенная, народы всех стран принесли поклонение Христу, потому что они были потомками трех сынов Ноя, давших начало после всемирного потопа всем современным народам.

мощами «трех царей» (так величают их немцы) покоится в стеклянном саркофаге в самом знаменитом соборе Германии. Интересно, что день поминовения волхвов празднуется в этой стране 6 января (день трех царей или королей), т.е. в предрождественский день, в сочельник у православных. 850-летие перенесения мощей трех волхвов из Милана в Кельн праздновалось в 2014 году.

> По материалам сайта Седмица.ру



Кельнский собор.



По его словам, Московская область во все времена считалась и остается одним из крупнейших духовных центров России и всего православного мира. Так, на сегодняшний день в регионе насчитывается более 1500 храмов и святых обителей.

Крометого, Игорь Брынцалов отметил, что два года назад в Московской области создан по предложению митрополита Кругицкого и Коломенского Ювеналия Благотворительный фонд, призванный преобразить порушенные святыни.

«К числу наиболее острых проблем, решение которых требует совместных слаженных усилий, относится то, что памятники ветшают и требуют скорейшей полномасштабной реконструкции», - сказал парламентарий. Так, в настоящее время на территории Подмосковья насчитывается около 250 храмов, нуждающихся в срочной реставрации.

Заместитель полномочного представителя Президента России в ЦФО Николай Овсиенко рассказал, что федеральные власти уделяют вопросу восстановления храмов особое внимание. «Президент России и его представитель в ЦФО оказывают всестороннее содействие этому благому делу», – сказал Овсиенко.

Митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий в своем выступлении отметил, что в Московской области практика обсуждения актуальных вопросов общественной жизни стала доброй традицией. Речь идёт именно об обсуждении проблем с представителями законодательной и исполнительной власти и представителей церкви.

«Наш губернатор Андрей Воробьев и председатель Мособлдумы Игорь Брынцалов лично вовлечены в процесс реставрации и строительства храмов. Я имею ввиду строительство новой Никольской церкви в Красногорске, реставрацию Воскресенского храма в селе Дединово в Луховицком районе, а также возведение Никольского храма в Балашихе», - ска-



зал митрополит Ювеналий.

Он также отметил, что сотрудничество с подмосковными школами позволило широко развернуть различные проекты в области нравственного просвещения и воспитания подрастающего поколения, которому прививается вера, нравственность и патриотизм.

«Одной из образовательных программ в этой сфере является духовное краеведение Подмосковья, в рамках которого православное наследие рассматривается в тесной связи с памятниками культуры, находящимися в Московской области», – заключил Ювеналий.

– Эффективным инструментом является работа лагерей православнок р а е в е д ч е с к о й направленности, – сказала в своем выступлении министр образования региона Марина Захарова. – В 2016 году таких лагерей работало 365, в них было более

17 тыс. школьников. Они находятся в 14 муниципалитетах региона. Их работа включает в себя посещение храмов, соборов, святые места, а также мест боевой славы, знакомство с историей христианства, мероприятия по воспитанию.

По словам председателя Комитета по вопросам образования, культуры и туризма Олега Рожнова, в госпрограмме «Культура Подмосковья» на период 2014-2018 гг. впервые были выделены бюджетные средства для восстановления памятников церковного назначения. Среди них заложено 500 млн. рублей на храмы и Зарайский кремль, из них по 50 млн. рублей ежегодно на реставрацию храмов в течение 5 лет.

– Важно отмечать тех людей, которые вносят свой посильный вклад в восстановление культурного наследия», – сказал Рожнов. Также он предложил вести активную информационную кампанию о восстанавливаемых святынях

и о требующих восстановления с возможным сбором средств.

«Муниципальным органам сформировать комиссии на местах с приглашением ТПП и представителей бизнеса по вопросу восстановления святынь на их территории. Я думаю, системный подход даст свои плоды», — подчеркнул Рожнов.

Также на мероприятии рассказали о восстановлении монастырей и храмов в муниципалитетах. Так, член Совета Федерации России Юрий Липатов в своем выступлении рассказал о восстановлении Николо-Берлюковского монастыря, зампредседателя Комитета Мособлдумы по местному самоуправлению Роман Горбунов осветил опыт работы Попечительского Совета Введенского Владычного монастыря по восстановлению древних святынь в Серпухове. Глава Дмитровского района Валерий Гаврилов рассказал об этой деятельности в муниципалитете.

#### Договор банковского счёта № 4070381004000000309 от 30 декабря 2014 г.

| Наименование поля<br>расчётного документа | Реквизиты                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «Банк получателя»                         | Красногорский ДО № 9040/00900<br>Среднерусского банка ОАО «Сбербанк<br>России» г. Москва                                                        |
| «БИК» Банка получателя                    | 044525225                                                                                                                                       |
| «Сч.№» Банка получателя                   | 3010181040000000225                                                                                                                             |
| «Сч.№» получателя                         | 4070381004000000309                                                                                                                             |
| «Получатель»                              | Благотворительный фонд Православной религиозной организации Московской епархии Русской Православной Церкви по восстановлению порушенных святынь |
| «ИНН/КПП получателя»                      | 5024150533/502401001                                                                                                                            |

Ступино

Жизнь на приходе

# НОВАЯ ЖИЗНЬ СТАРОЙ КАШИРЫ

Жители Белопесоцкого, Акри, Лужников имеют прекрасную возможность любоваться видами старой части Каширы - с её белоснежными храмами, яркосиними куполами, золотыми крестами храмов. Но в последнее время преображается и вид с каширского берега Оки на ступинскую землю: великолепный ансамбль Белопесоцкого монастыря, воссозданная красота Троицкого храма в Лужниках. К этим жемчужинам прибавилась ещё одна — воссоздаваемый Знаменский храм села Старая Кашира радует глаз.

Чем живёт сегодня община храма, какие успехи и проблемы волнуют прихожан? Об этом рассказывает настоятель Знаменского храма отец Тихон Тимохин.

– Я был назначен в этот храм осенью 2011 года. Конечно, по сравнению с Тихвинским храмом, в котором я служил раньше, это место выглядело удручающе. И это при том, что прежний настоятель иеромонах Петр (Пузенко) внёс посильные труды в первоначальное благоустройство храма. Он же совершал здесь первые богослужения - прямо в бытовке, рядом с храмом. И я встал перед вопросом: что делать, где служить? Посоветовавшись с благочинным отцом Евгением Ряполовым, решил - быть службам в храме.

Сколько труда было вложено, чтобы подготовить первую службу! Вместо пола была отсыпка из битого кирпича, щебёнки, мусора толщиной в метр! Кубометр за кубометром прихожане и добровольные помощники уносили мусор. Затем отсыпка песком, арматура, заливка... Все строительные тонкости освоили за это время.

Затем установили временный амвон и иконостас, а в алтарной части – престол с антиминсом, освященным митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием для Знаменского храма.

И 27 мая 2012 года в стенах этого храма была отслужена первая литургия в современной истории. Истории возрождения храма и духовной жизни в Старой Кашире.

#### – Но сейчас службы проходят в тепле, горит свет, чисто, уютно...

- Мы сразу решили: в год преодолевать хотя бы по одной большой проблеме. Сначала провели в храм свет в западной части, наиболее благоустроенной. Затем стали устраивать крышу, сильно она протекала, много хлопот доставила. Даже штукатурка отваливалась большими пластами из-за влаги. Затем изготовили и водрузили крест с куполом, начали перекрывать центральную часть храма.

А уже за 2014 год установили крест и шпиль на колокольне. В том же году по благословению Митрополита Ювеналия начали строительство часовни во имя Иоанна Предтечи на кладбище.



Настоятель Знаменского храма священник Тихон Тимохин.

В прошлом году обустраивали территорию, оградили землю, принадлежащую храму. Тогда же начали оформлять документацию на строительство газовой котельной. И в 2016 году благодаря щедрой помощи Виталия Ивановича Манухина — генерального директора «Ступиномежрайгаз» - построили часовню. Его же тщанием провели газ в храм.

### – Этот год юбилейный в истории Знаменского храма.

 Да, ему 200 лет. Торжества растянулись на целый год. Юбилею было посвящено множество мероприятий, как церковных, так и светских. Кульминацией стало торжественное богослужение 23 июля. Мы его провели в основной части храма, при большом стечении прихожан, гостей, сельчан. Службу провел благочинный протоиерей Евгений Ряполов в сослужении ступинского духовенства. Затем был крестный ход и концерт пред храмом на площади.

А 10 декабря – как последний аккорд юбилейного года – праздничное богослужение в день иконы Божией Матери «Знамение».



#### «ЯКО НЕОБОРИМАЯ СТЕНА...»

День прославления иконы Божией Матери «Знамение» — 10 декабря — главный престольный праздник храма.



Икона Божией Матери «Знамение» прославилась в XII веке, когда русская земля стонала от междоусобиц. Владимиро-Суздальский князь Андрей Боголюбский послал своего сына Мстислава покорять Великий Новгород. Зимой 1170 года огром¬ное ополчение осадило город, потребовав его сдачи. Новгородцы отказались сдаваться, и началось сражение. Защитники города, видя силу противника и изнемогая в неравной борьбе, всю свою надежду возложили на Господа и Пресвятую Богородицу, так как чувствовали, что правда на их стороне.

Архиепископ Новгородский Иоанн три дня и три ночи молился перед алтарём соборной церкви. На третьи сутки он услышал голос, повелевавший ему для спасения города взять из Спасского храма на Ильинской улице икону Пресвятой Богороди¬цы и вознести её на городские стены. Икону вынесли на стену и поставили близ того места, где кипела ожесточённая битва.

Вид иконы Божией Ма-

тери не смягчил напалавших, и осада продолжалась. Одна из пущенных стрел суздальцев попала в святой образ. При этом лик Богородицы обратился к городу и оросил слезами фелонь архиепископа. Осажлённые восприняли это как знамение того, что Царица Небесная молится пред Своим Сыном об избавлении города от неприятеля. В это же время нападавших объял неизъяснимый ужас, у многих помрачилось зрение, и они стали поражать друг друга. Воодушевлённые новгородцы открыли ворота, устремились на неприятеля и наголову его разбили.

После этого события чудотворная икона Божией Матери «Знамение» находилась в Спасо-Преображенской церкви на Ильинской улице ещё 186 лет. В 1356 году новгородцы построили для чудотворной иконы особый храм, который называется собором Знамения Богородицы. Икона Божией Матери «Знамение» почитается по всей России.

#### СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ФЕДОР ГРУДАКОВ

Наверное, в каждом старинном храме есть свой местночтимый святой. В нашем храме таким святым является священномученик Феодор Грудаков.

Феодор Грудаков прослужил в Знаменской церкви села Старая Кашира Каширского района чуть более полугода: с момента назначения настоятелем в апреле до 4 декабря 1937 года. В день празднования Введения во храм Пресвятой Богородицы отец Феодор был арестован.

Накануне вечером он служил всенощную перед великим праздником, а уже утром был обвинён в срыве колхозного собрания, назначенного на это же время. Доносчик, оказавшийся председателем колхоза, в своём письме утверждал, что священник нарочно собрал людей на службу, что-

бы помешать проведению собрания, и вёл среди своих прихожан антисоветскую агитацию.

Следствие было окончено в тот же день: отец Феодор был допрошен, вины своей он не признавал. 7 декабря тройка НКВД приговорила его к 10 годам заключения в Самарском исправительно-трудовом лагере, где он умер от голода и непосильной работы 26 ноября 1940 года.

Через 60 лет после его кончины, в 2000 году, Русская Православная Церковь прославила священномученика Феодора Грудакова в лике новомучеников и исповедников Российских.







# ДВЕСТИ ЛЕТ **И ГЛУБИНА ВЕКОВ**

Знаменский храм находится на месте древнего города Каширы. Впервые город упоминается в 1356 год, в завещании Ивана Красного. В летописях также говорится о том, что через Каширу по Белым Пескам (Белопесоцкий монастырь) проходил преподобный Сергий Радонежский по пути из Коломны в Серпухов. Со временем Кашира была перенесена на правый берег Оки.

Сёла: Городище, Старая Кашира и наш Знаменский храм — в самих названиях отражена богатая история края.

Храм иконы Божией Матери в Заречье – так называлась в XVI веке одна из деревянных церквей Каширы. В крепости, возведённой здесь в 1531 году, было 5 слобод, одна из которых называлась Заречной, поскольку была отделена от остальной речки Каширкой. Здесь и был построен Знаменский храм, один из 14-ти храмов укреплённого города.

«Для перенесения на новое место Каширы за реку была поменяна зем-

ля с Ильиными» — гласит древняя писцовая книга. В 1620 г. Якову Ильину была дана ввозная грамота, в которой определялось, что поместье за речкой Каширкой принадлежит ему. Так дворяне Ильины стали владельцами этой слободки, которая продолжала именоваться Заречной, и лишь в конце XIX века стала Старой Каширой.

В 1816 году по инициативе Елизаветы Фёдоровны Ильиной на месте деревянного храма был построен каменный, из красного кирпича, украшенный деталями из белого камня. Храм был выполнен в лучших традициях русского классицизма: боковые притворы украшены портиками тосканского ордена, венчает храм восьмигранная в плане ротонда. Трехъярусная колокольня соединена с четвериком посредством трапезной. С южной стороны (со стороны Оки) к храмовым портикам, украшенным колоннами, от церковных врат поднималась широкая белокаменная лестница. На территории храма до сего дня сохранился надгробный памятник с надписью: «Создательница храма сего Елизавета Фёдоровна Ильина. Скончалась 25 августа 1849 года».

Клировая ведомость о церкви Знаменской села Старая Кашира Коломенского уезда Московской губернии за 1916 год сообщает, что «здание было каменным, с каменной колокольней в одной связи, крыта железом. Престолов в ней три: во имя Знамения Пресвятой Богородицы,

Святителя и Чудотворца Николая и преподобного Сергия Радонежского». Также в клировых ведомостях указано, что в штате храма помимо священника состояли псаломшик и пономарь. Храму принадлежала усадебная земля вместе с церковным погостом (две десятины), пахотная (50 десятин), сенокосная (пять десятин) и 19 десятин 1109 кв. сажен леса. На территории храма было два дома для священников и церковнослужителей. К Знаменской церкви была приписана деревянная часовня, находившаяся в самом селе Старая Кашира.

В 1938 году Знаменский храм был закрыт, а потом разорён и разрушен вплоть до оконных проёмов. Старожилы помнят, как стоявшие на храме золотые кресты пропали за одну ночь. Восстанавливать храм начали только в 2000-х годах.



# КОЛОКОЛ БУМАЖНЫЙ, НО СЛЫШНО ДАЛЕКО

Несмотря на небольшую по численности общину и большие материальные проблемы, Знаменский храм выпускает периодическую газету и ведёт вполне современный, насыщенный сайт. Как это удалось сделать? — спросили мы у ответственного редактора приходской газеты Анастасии Блиновой.

- Я занимаюсь в литературном объединении «Родники» у Владимира Артёмовича Леонова. Как-то к нам на занятия пришёл новенький и рассказал, что трудится в Знаменском храме. И так увлечённо стал про него рассказывать, что я заинтересовалась и попросила взять меня на службу. Удивила его доброта и предусмотрительность: утром сам позвонил (я попросила – боялась, что просплю), сам привёз меня в храм. Это первый храм в моей жизни: как я вошла, так и осталась здесь. Поняла: это моё. И люди здесь все такие же приветливые, и атмосфера в храме – всё легло на душу.

Батюшка сразу взял меня под свою опеку. Я раньше священников представляла очень строгими, а отец Тихон оказался с юмором, подшучивает по-доброму, всегда найдёт слова утешения или поддержки. Доверие возникло сразу. И прихожане наши под стать ему, дружные и радостные.

- Как стали «рупором» храма?
  - Отец Тихон как-то по-

просил помочь с написанием новостей для сайта храма. У меня есть журналистский опыт, ещё в школе писала в районную газету, и в институте делала много интервью. Сначала отредактировала заметку на сайте, дальше – больше. Теперь уже знаю, что если какой-то праздник или важное событие, то нужно все события фиксировать на фото, записывать на диктофон - всё потом пригодится для сайта и газеты.

В 2016 году в храме появилась ежемесячная приходская газета «Знаменский колокол». Первые два её номера были сделаны на ватмане. Когда выбирали название, вспомнили об общей давней мечте – колоколах. И решили, что если уж настоящих колоколов у храма пока нет, то пусть будет один – бумажный, ко-

торый будет рассказывать обо всех событиях прихода. Весной для «Знаменского колокола» был заказан информационный стенд, и теперь уже для создания газеты нужны не ватман, клей и фломастеры, а специальная программа вёрстки, цветной принтер и 6 листов А4. Газета всегда выходит к какому-нибудь празднику. В ней обязательно есть интервью с кем-то из прихожан или работников храма - это спецпроект к 200-летию храма. У каждого человека есть своя история - кто и как пришёл к вере, к Богу, - а также история прихода именно в этот конкретный храм. Из таких интервью, рассказов людей и складывается современная история прихода, которую можно зафиксировать и поделиться ею со всеми.







Торжества в честь 200-летия храма.

## Дети рисуют к Рождеству

Накануне Рождества воспитанники «Детской школы искусств» приняли участие в творческом проекте — они рисовали всеми почитаемого Святого Николая Чудотворца. 45 детей под руководством педагогов Бадаевой Т.В, Беловой И.Н, Бобрик В.П., Шикаловой Т.И. попробовали художественными средствами выразить любовь к великому угоднику Божию, упование на несомненную помощь обращающихся к нему с верой и надеждой. Все работы искренни и написаны от души. Представляем некоторые из них.





Святой Угодник Божий Николай, Помоги всем нуждающимся детям. Научи нас своему смирению и терпению. Пусть в наших семьях будет мир и согласие.





## Письмо святому Николаю

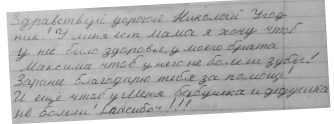
Обычно под Новый год дети пишут письма Деду Морозу. В них они просят доброго дедушку прислать им подарки на праздник. Однако на Руси до революции детишки обращались с

просьбами перед Рождеством к святителю Николаю.

В средние века твердо установился обычай в Николин день, 19 декабря, дарить детям подарки, ведь так поступал сам святой. После введения нового календаря святой стал приходить к детям на Рождество, а потом и в Новый год.

В последние дни уходящего года преподаватели воскресных школ Ступинского церковного округа предложили детям написать письмо святому Николаю.

И вот, что из этого получилось!..



Проин теля Никагай Уродии утовы ты поли сестреннями чтобы у ник вій вым хорошо в учёле Ломоги пожалуйста мо-им родинем сестрення сале у маму на равоте. Помоги и може в учёле с друзями, с поведени ем. Помоги и може Никомай Угодник за всё что ть поща може за нас делами Например пасило за то что пода мог моги и мама в намага выгода размина за намага выгода размина довошно сыстре. Спасило теле за то что може за намага може за почто намага за намага за намага выгода разминують разминують на обистро.

Николай Угодник помолушто помоги могин деодит влидким. моги деодим, чтоб он пемя делго, помоги моги пробабуть. помогых моили родителям пусть всё у ких будет хорошо. Спасибо. Можалуйто помоги мые виздравить.

Jornogu I xary Foren mede in my me amento in the raws were a manufactured of mede Hundali Tygomberey mede Hundali Tygomberey mede Hundali Tygomberey mede Hundali Tygomberey with mede hundali Tygomberey mede hundali Tygomberey mede hundali Tygomberey with mede hundali Ty

Ушконай Упаник маш Бога с нас Уваноси мне в Умагодарно тебя за сей, что ты сденай для всех монх бысьей Екатерины, и для всех монх смужих Урому тебя чтобы все были засровой скастивы и всё было хоромо во всём мире. Ламони в школе мне и мое му брату Даниму Бабушке терпения, но чтобы у мамы всё на подоте хоромо в намені семьи было попомнение я Утоб щре хватило терпения в школе Срасиба за всё, что ты

# Готовить ребенка КО ВСТРЕЧЕ С БОГОМ

В данной заметке я хотел бы затронуть проблемы духовно-нравственного воспитания подрастающего поколения и способы их решения конкретно на примере сотрудничества детского сада №10 «Аленький цветочек» и прихода Тихвинского храма г. Ступино.

Задача луховнонравственного воспитания заключается в развитии и укреплении духовной сферы человека. Чего без понятия о Боге, без навыка живого общения с Ним достичь невозможно. Поэтому я бы сказал, что задача духовно-нравственного воспитания сводится к воцерковлению. Это то состояние, когда человек ощущает живую потребность в участии Христа в его жизни.

Однако развитие духовности не может быть в отрыве от развития других сфер человеческой природы. Известный английский писатель Гильберт Кит Честертон говорил: «Религизное воспитание малыша начинается не тогда, когда отец начинает рассказывать ему о Боге, но, когда мать учит говорить «спасибо» за вкусно испеченный пирог».

И в нашей работе мы ставим перед собой задачу создать благоприятную почву для встречи личности со Христом. Конечно, в дошкольном возрасте осознанным этот выбор не может быть или может быть. но в очень редких случаях. Но, благодаря тому, что совместно с педагогами сада мы встречаем детей в саду и провожаем через воскресную школу в подростковый, а затем в молодежный клуб, то на протяжении всего этого пути мы имеем возможность готовить эту почву, где когдато произойдет интимная, личная, тайная встреча, в результате которой человек уже будет выбирать добро не из-за страха наказания, не из-за выгоды, а потому что это будет по-



«Родители должны быть такими, какими они хотят видеть своих детей – не на словах, а на деле. Они должны учить своих детей примером своей жизни».

Св. Александра Федоровна Романова

требностью его души.

Нужно заметить, что без помощи родителей наша работа сводится практически к нулю. Из девятилетнего опыта сотрудничества я могу сказать, что в большинстве случаев ребенок, достигнув подросткового возраста, теряет интерес ко всякой духовности, если в этом не был заинтересован хотя бы один родитель. Это мы можем хорошо видеть по нашим выпускникам. В подростковый клуб идут только те дети, чьи родители с нами вошли в тесный контакт. Хорошим примером может быть последний, пятый выпуск. Там из 13 выпускников все перешли на следующую ступень, потому что за время обучения детей, их родители стали сотрудниками храма.

Поэтому сам собой напрашивается вывод о том, что для родителей тоже нужно создать благоприятную почву для встречи с Церковью. Тут на помощь нам приходят совместные мероприятия, в которых мы можем познакомиться, присмотреться и подружиться.

Что касается работы в саду, то здесь мы проводим периодические встре-

чи с родителями, на которых разбираем острые, дискуссионные или просто практические вопросы христианской жизни. Нельзя недооценить в этой работе роль педагога. Если воспитатель проводит с родителями предварительную работу, настраивает к встречам со священником, то диалог строится очень легко. Но этой работы, конечно, мало.

Основная работа продолжается на приходе. На первое место я хочу поставить приходской семейный палаточный лагерь. Здесь в полевых условиях, в совместном труде, постоянно находясь рядом, участники лагеря имеют возможность познакомиться друг с другом, в том числе и со священником. Именно здесь развеивается миф об иной, сверхъестественной природе священника. Именно здесь мы становимся друзьями, у нас появляется общий объем воспоминаний и впечатлений, что, безусловно, очень дорого.

Другой интересный опыт работы с семьями -День семьи, любви и верности и приуроченный к этому дню Фестиваль цветников Тихвинского прихода. В нем участвуют семьи прихода и детского сада. После этого семьи детсада становятся семьями прихода и наоборот. Масленица, паломнические поездки, праздники - все это те капли, которые точат камень сердца.

Как мне думается, дать хорошую оценку нашей работе мы сможем только тогда, когда наши дети создадут крепкие семьи и будут правильно воспитывать своих детей.

Священник Сергий Себелев.

# БИТВА УМОВ

В Детской школе искусств прошла III-я интеллектуальная викторина воскресных школ Ступинского благочиния на тему «Судьи Израильские. Цари Израильского царства до разделения».

В этом году в ней приняли участие воскресные школы «Вертоград» храма Всех Святых в земле Российской просиявших г. Ступино, «Архангела Михаила» Преображенского храма с. Верзилово, имени прп. Сергия Радонежского Тихвинского храма г. Ступино и воскресная школа «имени Веры, Надежды, Любови и матери их Софии» Свято-Троицкого Белопесоцкого монастыря. Поддерживали ребят родители, педагоги и руководители воскресных школ.

Начался праздник с красивого вступления с ангелами, спустившимися с неба под звуки романса. Всех собравшихся ребят приветствовал директор воскресной школы «Вер-

тоград» священник Георгий Шмарин.

Все хором исполняют «Царю Небесный» - и викторина стартует. Команды выбирают капитана и представляют себя другим участникам. Затем – вопросы разных уровней сложности по Ветхому Завету. Каждый ответ оценивается по 10-балльной шкале. Пока жюри, в состав которого входили благочинный церквей Ступинского округа протоиерей Евгений Ряполов, настоятель Знаменского храма с. Старая Кашира священник Тихон Тимохин и заместитель директора по воспитательной работе школы с. Старая Ситня Морозова Мария Александровна, подводило итоги, ученики воскресной школы «Вертоград» показали спектакль. Их творческий шуточный номер под названием «Про царя и двух дочерей» показал всем, что получится, если не бороться со своими страстями.

Наконец, пришло время объявить победителя викторины. В этом году им стала воскресная школа «Вертоград» г. Ступино! Благочинный отец Евгений Ряполов поздравил ребят с победой, и пожелал дальнейших успехов в учебе и творчестве. Все участники получили грамоты и сладкие подарки.





## БУДУЩИМ ЗАЩИТНИКАМ

В восьмой школе г. Ступино прошло внеклассное мероприятие «Защитники Отечества» среди учеников 4-х классов. Всего в мероприятии приняли участие четыре класса вместе с педагогами и родителями.

В ходе мероприятия ребята читали стихи о Родине, вспоминали важнейшие исторические события нашей страны, рассказывали о её героях и защитниках, воинах и Божиих угодниках, вспоминали богатыря Илью Муромца, храброго Александра Невского, святого Димитрия Донского. Минутой молча-

ния почтили память всех защитников нашего славного Отечества.

С заключительными словами о том по теме выступили директор школы Солдатова Наталья Александровна и настоятель Богородицерождественского храма с. Кременье священник Андрей Брагин.





# ПРАЗДНИК новомучеников ступинских





Один раз в году в храме-часовне празднуется престольный праздник Собор новомучеников и исповедников ступинских. На сегодняшний день их двадцать семь. По словам священника Георгия Шмарина — клирика этого храма - количество мучеников увеличилось после того, как на телевидении «Комсет» журналист Светлана Морозова выпустила авторскую программу, в которой был обнародован полный список имен священников, расстрелянных на полигоне в Бутово.

Память новомучеников празднуется несколько раз в году. Особенно часто в ноябре и декабре. Именно на эти месяцы в 30-х годах прошлого века пришелся пик расстрелов. Так, 9 декабря за Богослужением в храме поминались имена священномучеников Иоанна Виноградова, Иоанна Хрусталева и преподобномученика Никона Беляева. В этот день отец Георгий служил службу в пасхальном облачении. Красный цвет, цвет крови, имеет еще и символ мученичества за Христа. **Небольшой** по размерам храм-часовня едва вместил в себя собравшихся на литургию прихожан, среди которых были и дети, воспитанники детского сада «Сказка». По словам священника, детишки регулярно, раз в две недели приходят сюда для причастия.

Святые ступинские новомученики, молите Бога о нас!



Преподобномученик Никон (Беляев)

Преподобномученик Никон (в миру – Георгий Николаевич Беляев) родился 15 августа 1886 года в селе Савельево Серпуховского уезда Московской губернии в семье священника Николая Николаевича Беляева.

В 1902 году Георгий окончил Коломенское духовное училище, в 1908 году — Московскую духовную семинарию и был назначен учителем в школу в селе Чашниково Московского уезда.

В селе молодой учитель создал Троице-Алексеевское братство трезвости и при нем миссионерский кружок. В марте 1918 года Георгий Николаевич был рукоположен в священника, но по семейным обстоятельствам вскоре был назначен в Троицкую церковь в с. Протопопово Коломенского уезда.

В августе 1919 года по его инициативе был устроен сбор продуктов на содержание служащих в церкви. Когда продукты были собраны, явились представители власти и все забрали. Отец Георгий арестован и отправлен

в Коломенскую тюрьму. Вернувшись в село, он еще активнее приступил к исполнению своих священнических обязанностей, так как явственно ощущал, что время коротко. Отец Георгий ежедневно неустанно проповедовал в храме, каждое воскресенье вечером устраивал беседы на религиозные темы, собирал детей для уроков по Закону Божию. Осведомитель ОГПУ писал в отчете: «Дела. проделываемые попом, делаются так секретно, что пока никак не удается мне проникнуть в его кружок, так как чужих людей они остерегаются, а своих хорошо знают. В январе 1921 года в чекистском рапорте сообщалось по начальству: «Политическое состояние волости удовлетворительно. Сообщаю третий раз, что священник села Протопопове ведет агитацию против советской власти, устраивает разные беседы, преподает Закон Божий. Прошу принять меры...»

Рассказывают, что по-

сле Пасхи 1921 года отец Георгий служил Пасхальный молебен. В часовню деревни Сычева из любопытства пришли старообрядцы. После молебна священник обратился ко всем: «Христос вос-Но кресе!» «Воистину воскресе!» ответили ему только прихожане. Тогда отец Георгий обратился ко всем собравшимся с горячей проповедью: «Не все ли равно, сказать два раза «аллилуйя» или три раза, не все ли равно, помолиться тремя пальцами или двумя? Перед нами стоит общий наш враг, и этот враг - неверие. Враг этот очень сильный и опасный, с которым мы с вами должны бороться. Борьба эта зависит от каждого из вас... Теперь масса людей, детей, оторванных от отцов и матерей, воспитываются по усмотрению неверующих. Люди эти становятся развратниками и хулиганами, и их у нас много теперь. Я бываю в Коломне, бываю и в Москве, некоторые дети бросаются ко мне, просят благословения, целуют крест, а другие проходят мимо с насмешками, насмехаются, как и взрослые. Это стало корнем зла, великого зла, с которым мы с вами должны бороться, как с нашим общим врагом... Сегодня наш общий праздник воскресения Христова, который мы с вами празднуем в великоторжественном веселии, а потому и говорю я вам: «Христос воскресе!»» И на этот раз все вместе согласно ответили: «Воистину воскресе!»

4 ноября 1921 года в доме священника был произведен обыск, он был арестован и заключен в Бутырскую тюрьму в Москве. 7 февраля 1922 года отец Георгий был приговорен к ссылке в Архангельскую область, которая продлилась три года.

1925 году отец Георгий вернулся на Родину. Епископ Коломенский Феодосии (Ганецкий) предложил ему принять монашеский постриг и возглавить монашеское братство Старо-Голутвина монастыря, на что отец Георгий дал свое согласие. В августе 1925 года епископ Феодосии постриг его в монашество с именем Никон, возвел в сан архимандрита и поставил наместником монастыря.

В 1929 году начались очередные гонения на Русскую Православную Церковь, и Старо-Голутвин монастырь, в числе многих других, был разогнан. Архимандрита Никона арестовали, обвинив его в антисоветской агитации при произнесении проповедей. 26 июля 1929 года он был приговорен к трем годам заключения в Соловецком концлагере. В 1932 году Особое Совещание при Коллегии ОГПУ, уже без рассмотрения дела, приговорило архимандрита Никона к трем годам ссылки в Северный край.

Вернувшисьизссылки, отец Никон был назначен в храм Трех Святителей в село Белоомут Луховиц-



Икона ступинских новомучеников.

кого района Московской области, но вскоре переведен во Власьевскую церковь в Волоколамске. В 1937 году секретарь Волоколамского горсовета подал в НКВД следующую характеристику деятельности священника: «В городе проводит оживленную работу среди церковников, устраивая всякого рода собрания граждан и мобилизуя их на религиозную пропаганду...». 27 ноября 1937 года архимандрит Никон был вновь арестован и заключен в тюрьму в Волоколамске. Следствие обвиняло отца Никона как активного организатора контрреволюционной группы, в которую входили служители культа. Ему вменялось проведение контрреволюционной антисоветской деятельности, направленной на срыв мероприятий советской власти.

5 декабря 1937 года тройка НКВД приговорила отца Никона к расстрелу.

Архимандрит Никон (Беляев) был расстрелян 10 декабря 1937 года и погребен в общей безвестной могиле на полигоне Бутово под Москвой.



Без Бога нация – толпа,
Объединенная пороком,
Или слепа, или глупа,
Иль, что еще страшней, –
жестока.
И пусть на трон
взойдет любой,
Глаголющий
высоким слогом,
Толпа останется толпой,
Пока не обратится к Богу!

Иеромонах Роман.

 $C_{TY\Pi UHO}^{\Pi paвославное}$ 

Читая Библию

## ПОДСТАВЬ ДРУГУЮ ЩЕКУ?

По количеству изданий Библия не может сравниться ни с одной книгой. Она переведена более чем на 240 языков и более чем на 700 диалектов. Но нет другой такой книги, которая содержит столько «непонятных» и «противоречащих» здравому смыслу мест. Вот, к примеру, письмо в редакцию известного журнала «Фома» и православные разъяснения на недоуменный вопрос.

«Здравствуйте. Меня зовут Павел. Я с ранней юности занимаюсь боксом, хотя сам по себе я очень мирный человек. Однажды в какой-то телевизионной передаче я услышал, что в Библии есть заповедь «подставлять другую щеку, если тебя ударили по одной» (извините, если не точно сказал). Сам я никогда не полезу в драку первым, но если ко мне пристанет вдруг на улице хулиган, неужели я (по христианскому долгу) должен буду вытерпеть все его удары, а потом попросить повторить это еще раз?! Неужели все христиане должны так поступать? Как понимать такую заповедь (если она, конечно, существует)?»

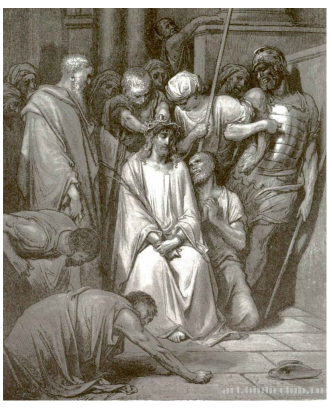
Если открыть любую незнакомую книгу на середине и прочитать один абзац, то он может вызвать не меньше недоумения. И для понимания его смысла придется прочесть, по меньшей мере, целую главу, а лучше — всю книгу. Так же и с Библией. Для того, чтобы понять или определить свое отношение к каким-либо словам Священного Писания, нужно представлять себе контекст, в котором они находятся: непосредственный, общебиблейский и даже культурноисторический контекст той эпохи, когда эти слова были произнесены.

Заповеди «подставлять другую щеку» в Библии не

существует, но такие слова действительно есть. Их произнес Иисус Христос в Нагорной проповеди. Полностью это место звучит так: «Вы слышали, что сказано: «око за око и зуб за зуб». А Я говорю вам: не противься злому. Но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую; и кто захочет судиться с тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду; и кто принудит тебя идти с ним одно поприще, иди с ним два» (Мф. 5:38-41).

Из непосредственного контекста ясно, что главное здесь не призыв Христа «подставлять другую щеку», а установление Им некой новой заповеди («не противься злому») взамен старой («око за око»). Образы же удара по щеке, суда и принуждения служат лишь для ее разъяснения. Они олицетворяли конкретные формы проявления зла в отношениях между жителями Палестины того периода. А отвлечененнофилософский образ «мирового зла» слушателям Христа был незнаком. Даже большинство религиозных учителей Израиля были далеки от греческой философии, а уж тем более простой народ, к которому Христос и обращался в Нагорной проповеди.

В библейской традиции удар по щеке — это метафорический образ тяжкого оскорбления или поражения человека. Кроме того, Христос не случайно сказал об ударе именно по правой щеке. Если такой удар наносил не левша, то он мог это сделать лишь тыльной



стороной ладони. Именно такая пощечина расценивалась древними израильтянами как самый сильный способ нанесения оскорбления и бесчестия человеку. То есть, во-первых, речь здесь идет о непротивлении конкретному злу — личному оскорблению, а не злу вообще. И, во-вторых, совсем не обязательно это оскорбление может носить характер физического насилия.

Однако вопрос все же остается: как понимать слово «непротивление», тем более что оскорбление человека очень часто носит характер именно физического насилия? Получается, христианину надо быть пацифистом, нельзя сопротивляться побоям и принуждению, нельзя защищать себя и других людей?

Такое понимание заповеди о «непротивлении злому» не имеет никакого основания ни в Библии, ни в истории Церкви. У такого понимания «непротивления» нет ничего общего с любовью, о которой говорится в Библии буквально на каждой странице. Кроме того, в Священном Писании любовь всегда означает не столько эмоции, сколько дела. Тот, кто любит, проявляет свою любовь, делая человеку добро, относясь к нему с уважением. Поэтому нельзя видеть одну заповедь Христа и не замечать другую: «Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих» (Ин. 15:13). То есть пожертвовать своей жизнью, защищая другого человека. — это высшее выражение любви. Когда Самого Спасителя ударили по щеке во время допроса в доме иудейского первосвященника, то Его ответ тоже никак нельзя назвать непротивлением: «Если Я сказал худо, покажи, что худо; а если хорошо, что ты бьешь Меня?» (Ин. 18:23). А евангельский эпизод, когда Христос берет в руки бич и выгоняет из храма торговцев, говорит сам за себя: при пацифистском понимании заповеди непротивления надо «вычеркивать» из Евангелия либо эпизод с разгоном храмовых торгашей, либо саму заповедь.

Но интересно, что на протяжении почти 1900 лет (до Л. Н. Толстого) все эти противоположности уживались в сознании христиан, и слова Спасителя «подставь другую щеку» не являлись предметом споров и недоумения. Это доказывает отнюдь не «отступничество» Церкви от Христа (как считал тот же Толстой), а то, что вопрос о физическом сопротивлении насилию не входит, и никогда не входил, в круг догматических основ христианства, то есть он не имеет принципиального значения для спасения, для преображения внутреннего мира человека и поэтому может решаться по-разному. Вообще, догматов в христианстве крайне мало, так же, как и собственно евангельских заповедей. И ни те, ни другие не регламентируют внешнее поведение человека.

Христианство говорит, что заповеди Христа — это лекарства, принимая которые человек может победить зло в самом себе. Потому что зло в библейском понимании - это не просто нарушение некоего Божьего декрета, а, прежде всего, болезнь и повреждение человеческой души. И любые проявления этой болезни: мстительность, злоба, агрессия между людьми есть всего лишь следствия этого внутреннего повреждения духовного мира человека. Поэтому основная цель христианства — спасение и обновление личности -предполагает борьбу с причиной всех зол (болезнью, повреждением души), а не с симптомами зла (внешней агрессией).

Ветхозаветные заповеди лечили только симптомы. Например, заповедь «око за око и зуб за зуб» на первый взгляд выглядит, как «закон кровной мести». Но это не так. Напротив, ее цель была ограничить возможность мщения. Если, например, человеку выбили зуб, то он в своем гневе не мог убить обидчика, а имел право только на адекватное возмездие. То есть проявление зла в отношениях между людьми останавливал закон извне - страх быть подвергнутым тому же. Чувство мести при этом не исчезало, а скрывалось до времени в глубинах сердца. Внутренний мир человека не менялся.

Заповедь Христа - «не противься злому» - предполагает борьбу с причиной болезни, потому что не противиться злому можно только одним способом -противопоставив ему добро, наполнив им свое сердце. Апостол Павел именно так и разъясняет слова своего Учителя: «Не будь побежден злом, но побеждай зло добром» (Рим. 12:21). А третьего не дано, потому что равнодушием победить зло невозможно.

Принципиальная позиция христианства состоит в том, что духовный мир не терпит пустоты. Душа человека не может находиться в «нирване», не может быть нейтральной (вспомните

пословицу: «свято место пусто не бывает»). Если там нет добра, то царствует зло. Например, можно молча, стиснув зубы, вытерпеть оскорбление, но при этом, если искренне не простить обидчика, если не победить в себе чувство злобы на него, то внешнее спокойствие не будет стоить пред Богом и ломаного гроша, потому что духовное состояние, когда делаешь одно, а думаешь другое, называется лицемерием, а совсем не «непротивлением злому». Евангельские заповеди помогают человеку заглянуть внутрь себя и именно там, в глубинах собственного сердца вести самую настоящую борьбу со злом, в результате которой человек и становится христианином.

А внешние события часто разворачиваются так, что выбирать приходится не между добром и злом, а между «двух зол». И здесь, в этом внешнем выборе христианин поступит так же, как и всякий человек постарается выбрать меньшее зло. Поэтому, сам по себе, силовой ответ обилчику не приближает и не удаляет от Бога. И, например, нос, сломанный в результате буквального исполнения заповеди «непротивления злому», еще никого автоматически не сделал христианином, равно как и кулачная защита своего оскорбленного религиозного чувства не приближает к святости.

> Роман МАХАНЬКОВ.



#### Новости Уроки столетия

В г. Химки состоялось закрытие XIV Московских областных Рождественских образовательных чтений, посвященных теме «1917–2017: уроки столетия».

итоговой конференции приняли участие митрополит Ювеналий, министр образования Московской области М. Б. Захарова, глава города Химки Д. В. Волошин, епископы Илиан (Востряков), Видновский Тихон, Балашихинский Николай, Зарайский Константин и Луховицкий Петр, представители системы образования, благочинные церковных округов. Вела конференцию министр образования Московской области М. Б. Захарова.

Затем состоялся праздничный концерт - литературномузыкальное действо, подготовленное силами четырех церковных хоров Московской епархии. Перед началом концерта присутствующих приветствовал митрополит Ювеналий. Владыка также вручил Патриаршие награды: министру образования Московской области М. Б. Захаровой — орден святой равноапостольной великой княгини Ольги III степени, а первому заместителю министра образования Н. Н. Пантюхиной — орден святой преподобной Евфросинии Московской III степени.

Ступинский район на мероприятии представляли благочинный протоиерей Евгений Ряполов, священник Андрей Брагин, начальник Управления образования Симонова Г. А., методистИнформационнометодического центра Ипатова И. И., педагоги ОРКСЭ.

Новости

Интернетжурнал «Батя» на конкурсе «Семья и будущее России»

Интернетжурнал для пап «Батя» (http:// rusbatya.ru) стал финалистом в номинации «интернет» во Всероссийском конкурсе для журналистов «Семья и будущее России».

На конкурс была подана 531 заявка от СМИ и журналистов из 79 регионов России. Организаторами конкурса стали Федеральное агентство по печати и массовым коммуникациям, Фонд Андрея Первозванного, программа «Святость материнства» при поддержке факультета журналистики МГУ. Вручение наград проходило в центральном доме журналиста.

Журнал для пап «Батя» был основан в 2007 году, основной задачей журнала была и является поддержка ответственного отцовства как основы крепкой семьи. Материалы рассчитаны как на уже состоявшихся отцов, так и на тех, кому это еще предстоит; как на церковную аудиторию, так и на светскую. Руководитель журнала председатель Миссионерского отдела Московской епархии священник Димитрий Березин.

Официально

## ГОДИЧНОЕ СОБРАНИЕ ДУХОВЕНСТВА МОСКОВСКОЙ ЕПАРХИИ



В Троицком соборе города Щелково под председательством митрополита Ювеналия состоялось годичное собрание духовенства Московской епархии. В собрании приняли участие викарии Московской епархии архиепископ Можайский Григорий, епископы Видновский Тихон, Серпуховской Роман, Балашихинский Николай, Зарайский Константин, Луховицкий Петр, Илиан (Востряков), благочинные церковных округов Московской епархии, председатели епархиальных отделов и комиссий, игумены и игумении монастырей, священнослужители Московской епархии.

Митрополит Ювеналий совершил литию о упокоении клириков Московской епархии, почивших в 2016 году: игумена Амвросия (Шевчука), игумена Амвросия (Абросимова), протоиерея Иоанна Клюева, протоиерея Николая Глебова, протоиерея Иоанна Прускалёва, протоиерея Димитрия Линникова, протоиерея Виктора Аксёнова, протоиерея Петра Сотникова, протоиерея Вячеслава Ходоса, иеромонаха Василия (Полухина), священника Анатолия Соколова, а также новопреставленного раба Божиего Андрея Карлова— посла Российской Федерации в Турции.

Владыка митрополит выступил с докладом о деятельности Московской епархии в 2016 году.

Затем к Владыке митрополиту обратился архиепископ Григорий, поблагодарив Его Высокопреосвященство за выступление и передав ему в дар Феодоровскую икону Божией Матери, вышитую бисером.

Митрополит Ювеналий поздравил Владыку Григория с 75-летием, вручил ему медаль Московской

епархии «За жертвенные труды» I степени и панагию. Затем Владыка вручил Патриаршие награды: делопроизводитель Московского епархиального управления Е. В. Неровнова была удостоена ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, III степени, клирик храма мученика Уара Египетского поселка Вешки Мытищинского района протодиакон Павел Трошинкин и руководитель общины глухих «Денница» при храме святителя Тихона, Патриарха Всероссийского, города Клина Д. Е. Балашов — Патриарших грамот.

В завершение Владыка Ювеналий выразил благодарность Преосвященным архипастырям, пастырям, благочинным, председателям епархиальных отделов и комиссий, монашествующим и мирянам Московской епархии за жертвенное служение и усердные труды во славу Христовой Церкви и поздравил всех с наступающим праздником Рождества Христова и Новолетием. Вопросы батюшке

## ОТВЕЧАЮТ СВЯЩЕННИКИ

Вопрос:

У меня Бог в душе. Я верю в то, что Он есть, читаю Священное Писание, святых отцов. Не понимаю, зачем между мной и Богом должны быть посредники - Церковь и священники.

Михаил.

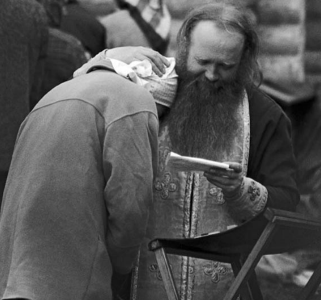


Отвечает священник Димитрий Бороздин, настоятель храма Державной иконы Божией Матери г. Ступино:

Так обычно говорят люди, которые свою леность оправдывает своей мнимой «духовностью».

Представьте, что Вы приобрели на рынке очень дорогие и хорошие часы. Продавец обещал, что они Вас сто лет не подведут. После такого заверения Вы гордо ходите по работе и сообщаете всем, сколько сейчас времени. Через месяц или год Вас начинают поправлять коллеги, их часы показывают другое время, кто-то советует сверить часы хотя бы по радио..., но ведь продавец обещал. Нет, все вокруг не правы и начальник зря придирается, я прихожу на работу вовремя! А вот они уходят раньше! И магазин закрылся! Ухожу с этой работы! Ухожу жить в лес! ... Или может проще, отбросив гордость регулярно сверять часы с достоверным источником? Решать Вам.

Наша Вера подобна этим часам. Чтобы она не превратилась в суеверие, необходимо постоянно сверять ее с Вселенским православием. Тут возникает вопрос, а



откуда люди вообще о вере знают? Кто хранит знание о вере, от кого мы о вере и о Боге, пусть и в душе, знаем? Церковь хранит и передает это знание. В Церкви все сокровища духовной жизни.

Господь после себя оставил Церковь в лице апостолов, священства, Священного Писания, таинств. Если Господь все это оставил, значит, все это нужно. В каждом деле существует преемство, опыт, багаж знаний. В любых областях человек не становится самоучкой. Хочет ли он стать плотником или печником, он пользуется опытом других. В духовной же области люди, бывает, считают, что можно отбросить весь накопленный опыт и все с нуля постичь самому. Это, кстати, относится и к сектантам, которые не полностью, но частично отбрасывают духовный опыт, в частности святых отцов, и ставят вместо них себя.

Даже крещеный человек без участия в церковных таинствах подобен сухой ветви, готовой отпасть от дерева в любой момент. Такой «засохший» христианин тяготится богослужением, воспринимает его, как набор заученных фраз и движений. Церковная служба в его понимании, это спектакль, а служители — актеры. Про

отношение к Священному Писанию и Святоотеческой литературе умолчим.

«Живой» христианин ищет общения не со священником. Красота и благолепие храма отходят на второй план во время молитвы. Он пришел к Богу по предвечному приглашению: Приидите ко Мне вси труждающиеся и обремененнии и Я успокою вас... найдете покой душам вашим (Мф. 11, 28-29). Такую радость ищущий человек обретает в храме. Но что есть храм, какой храм правильный, большой или маленький, городской или сельский, старинный или новый?

Храм — это стены, выстроенные вокруг Таинства Причастия. Таинство же состоит в том, что к людям протянута рука с Дарами. В любом православном храме Христос - Спаситель преподает нам Всего Себя и обожествляет нас, хотя мы и не достойны этого. Поэтому посещение храма — не тяжкая повинность, а дивная привилегия. Нам дано право стать соучастниками Тайной Вечери.

Христос сказал, где Он нас ждет и что желает нам дать. Он желает с нами встретиться и соединиться в этой жизни – для того, чтобы в Будущей, Вечной нашей Жизни мы не ста-

ли непоправимо одиноки. Нам же просто надо пойти и встать в такое место, где Бог ближе всего подходит к людям, в такое место, где Он раздает людям самые небывалые Дары. Если Чашу с Причастием Христос подает нам через царские врата храма — стоит ли нам высокомерно твердить: «Бог у меня и так в душе»?

#### Вопрос:

Скажите, как поступить в такой ситуации – мне одна женщина предложила взять кожаное пальто от умершего от раковой болезни мужа. А я боюсь брать, чтобы не заразиться этой болезнью.

Павел.



Отвечает священник Тихон Тимохин, настоятель храма Знамения иконы Божией Матери с. Старая Каипра:

С духовной стороны препятствий к ношению одежды умершего нет. Напротив, человек, который будет пользоваться вещами покойного, будет иметь повод вспомнить его и помянуть в молитве. А одежда усопшего, переданная в храм, приют или другое учреждение социальной помощи, может послужить ещё многим нуждающимся людям. О медицинских последствиях использования вещей больного человека после его смерти лучше узнать у специалистов-медиков. Но, насколько мне известно, онкологическим заболеванием заразиться невозможно.

Ступино

Новости

## ДОРОГИ, ВЕДУЩИЕ К ХРАМУ

22 декабря в зале заседаний Ступинской администрации состоялось заседание Совета духовенства Ступинского и Малинского церковных округов с администрацией Ступинского муниципального района, на котором присутствовали настоятели храмов Ступинского района.

В ходе заседания выступили благочинный Ступинского церковного округа протоиерей Евгений Ряполов и благочинный Малинского церковного округа священник Сергий Кулемзин с отчетами о работе благочиний в 2016 году в сфере взаимодействия Церкви и власти.

Отец Евгений поздравил главу Ступинского муниципального района Павла Ивановича Челпана с 30-летним юбилеем с момента вступления его в руководящую должность и

от лица всего духовенства пожелал ему помощи Божией, здоровья и долгих лет служения на благо Ступинского района.

О ходе выполнения программы «Дорога к храму» рассказал начальник управления автодорог, транспорта и связи Жуков Виталий Викторович.

На повестке дня стоял также вопрос о землях с кладбищами при храмах. С докладом о положении дел выступила начальник отдела потребительского рынка и услуг Лаврененко



Елена Леонтьевна.

Участники заседания задавали интересующие вопросы и вносили свои предложения. Все вопросы с повестки дня были внесены в протокол собрания, который подписали глава Ступинского муниципаль-

ного района П. И. Челпан, благочинный Ступинского церковного округа протоиерей Евгений Ряполов, благочинный Малинского церковного округа священник Сергий Кулемзин и другие ответственные лица.



#### «Православное Ступино». Ступинское благочиние Московской епархии Русской Православной Церкви

Электронную версию газеты «Православное Ступино» можно прочитать на сайте Ступинского благочиния www.stupinoblag.ru

Ваши предложения, замечания, статьи присылайте по адресу:

г. Ступино, ул. Пушкина, д. 25, Храм Всех святых в земле Российской просиявших.

**Тел.:** 8(916)900-54-58 **E-mail:** ps@stupinoblag.ru

Главный редактор:
протоиерей Евгений РЯПОЛОВ.
Зам. главного редактора:
священник Сергий СЕБЕЛЕВ.
Ответственный редактор:
Елена ЧЕРЕПЕНИНА.

Отпечатано в ГАУ МО «Ступинское Информагентство». Адрес: г. Ступино, ул. Пушкина, д. 21. Подписано в печать: 27.12.2016 г. Объем 5 п.л. Тираж 999. Заказ № 3