

## Православное приложение

а кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную. (Ин. 4:14)

# Святой источник

Выпуск №15, 13 марта 2010 г.



ВСЁ меньше остаётся людей, которые полагают, что Великий пост - это лишь аскетический режим питания. Гораздо важнее знать, что пост - это драгоценное время, когда мы со страхом и трепетом заглядываем в глубины своей души и ищем в себе силы признать свои грехи, исповедаться и раскаяться. Для чего так необходимо расчищать «подвалы» и «чердаки» нашей души? Для того, чтобы смело, с надеждой и любовью смотреть вперёд, получить духовную поддержку для подлинной христианской жизни.

бычно люди, неопытные в духовной жизни, не видят множественности своих грехов.

«Ничего особенного», «как у всех», «только мелкие грехи – не украл, не убил», – таково обычно начало исповеди у многих.

А самолюбие, неперенесение укоров, чёрствость, человекоугодие, слабость веры и любви, малодушие, духовная леность — разве это не важные грехи? Разве мы можем утверждать, что достаточно любим Бога, что вера наша действенна и горяча? Что каждого человека мы любим как брата во Христе? Что мы достигли кротости, безгневия, смирения?

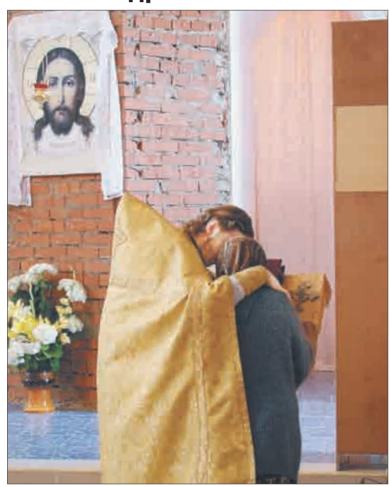
Если же нет, то в чём заключается наше христианство? Чем объяснить нашу самоуверенность на исповеди, как не «окаменелым нечувствием», как не «мёртвостью» сердечной, душевной смертью, телесную предваряющей?

Почему святые отцы, оставившие нам покаянные молитвы, считали себя первыми из грешников и с искренней убеждённостью взывали к Иисусу Сладчайшему: «Никто не согреши на

#### Возрастание духовное

## **ИСПОВЕДЬ**

по работам протоиерея **—** Александра **Е**льчанинова



Священник во время таинства исповеди – свидетель перед Господом.

земле от века, якоже согреших аз окаянный и блудный», а мы убеждены, что у нас всё благополучно.

Разбираясь в своей душе, надо постараться различать основные грехи от производных, симптомы— от более глубоко лежащих причин.

Например, очень важны — рассеянность на молитве, дремота и невнимание в церкви, отсутствие интереса к чтению Священного Писания. Но не происходят ли эти грехи от маловерия и слабой любви к Богу? Нужно отметить в себе своеволие, непослушание, самооправдание, нетерпение укоров, неуступчивость, упрямство; но ещё важнее открыть их связь с самолюбием и гордостью.

Есть ещё одно вспомогательное средство, ведущее нас к познанию своих грехов, — вспоминать, в чём обычно обвиняют нас другие люди, враги наши, а особенно бок о бок с нами живущие, близкие: почти всегда их обвинения, укоры, нападки имеют основания. Можно даже, победив самолюбие, прямо спросить их об этом — со стороны виднее.

Дело не в том, чтобы возможно полно вспомнить и даже записать свои грехи, а в том, чтобы достигнуть такого состояния сосредоточенности, серьёзности и молитвы, при которых, как при свете, становятся ясны наши грехи.

Всё же «сокрушение сердца» – скорбь о своих грехах есть важнейшее из всего, что мы можем принести на исповедь.

Но что же делать, если «ни слёз, ниже покаяния имеем, ниже умиления?».

Это всё-таки не причина откладывать исповедь: Бог может коснуться нашего сердца и в течение самой исповеди, — само исповедание, наименование наших грехов может смягчить покаянное наше сердце, утончить духовное зрение, обострить чувство. Больше же всего к прео-

долению нашей духовной вялости служит приготовление к исповеди — пост, который, истощая наше тело, нарушает гибельное для духовной жизни наше телесное благополучие и благодушие. Для того же служат — молитва, чтение Евангелия, житий святых, творений святых отцов, усиленная борьба с собой, упражнение в добрых делах.

Наше бесчувствие на исповеди большей частью имеет своим корнем отсутствие страха Божия и скрытое неверие. Сюда и должны быть направлены наши усилия.

Третий момент на исповеди — словесное исповедание грехов. Очень трудно, исповедуясь, избегнуть соблазна самооправдания, попыток объяснить духовнику «смягчающие обстоятельства», ссылок на третьих лиц, введших нас в грех. Всё это признаки самолюбия, отсутствия глубокого покаяния, продолжающегося коснения в грехе.

Исповедь не есть беседа о своих недостатках, сомнениях, не есть осведомление духовника о тебе и менее всего «благочестивый обычай». Исповедь – горячее покаяние сердца, жажда очищения, идущая от ощущения святыни, умирание для греха и оживление для святости...

Знак совершившегося покаяния чувство лёгкости, чистоты, неизъяснимой радости, когда грех кажется так же труден и невозможен, как только что далека была эта радость.

Раскаяние наше не будет полным, если мы, каясь, не утвердимся внутренне в решимости не возвращаться к исповеданному греху.

Покаяние на исповеди есть победа над самим собой, есть победный трофей, так что покаявшийся достоин всякого уважения и чести.



#### Ваше мнение

### Как вы проводите Великий пост?



Олег Смирнов, юрист:

Я пощусь несколько лет подряд. Строго подхожу к вопросу, в Великий пост особенно. Сначала мне казалось, что это просто любопытный эксперимент, а потом начал замечать, что ограничения в еде, удовольствиях, казалось бы, телесные ограничения, оказывают большое влияние и на моё духовное состояние. И даже на эмоциональное — становлюсь терпимее, переживания переносятся проще. Да и вообще — весь православный народ трудится Великим постом, а чем же я хуже!



Дмитрий Макаров, менеджер по продажам:

Я крещён был в детстве, всегда чувствовал, что меня тянет в церковь. Это мой первый пост. Раньше мне казалось, что я не смог бы так ограничивать себя, не понимал, в чём польза от того, что не ешь каких-то продуктов... А сейчас начал замечать, что на работе многие коллеги постятся, причём строго. Было удивительно. Я подумал — вместе как-то проще!



Александр Журбенко, руководитель дизайн-

ПОСТДЛЯ православного человека, погружённогов мирскую суету, уникальная возможность стать лучше. Даже минимальные усилия преодоления телесных пристрастий, над мыслями и волей, направленные на рост и укрепление духовности, находят отражение и в повседневной жизни. Ограничив себя от брани или злорадства, мы ограничиваем круг недовольных нами людей, а значит, и враги станут к нам терпимее. славного христианина. Казалось бы, наше молодое поколение далеко от понимания того, зачем нужны все эти ограничения, духовные и телесные. Но вот что говорят наши современники: старшему из них 35, младшему – чуть за 20.

ВРЕМЯ Великого поста дорого для сердца каждого право-



**Николай Черепенин,** редактор радио:

Великий пост — время особенное, в попытках очищения себя проведённое. Причём как в духовном смысле, так и в материальном, телесном. Последнее как-то проще: поститься привычно. А с недавних пор начал замечать, что организму действительно легче, после окончания поста даже мяса не хочется. С духовным очищением гораздо сложнее: засорено шибко. Причащаться стараюсь, ограничения всякие вводить. Кажется, получается понемногу!



Юлия Сахарова, студентка:

В пост меньше развлечений, а больше добрых дел. И с друзьями время проводим иначе. Кафешки отменяются. Стараюсь больше читать. Евангелие, Апостол, Феофана Затворника сейчас начала: «Что есть духовная жизнь и как на неё настроиться». Он пишет: «Всё делайте с охотою, с добрым и радостным расположением духа». Ведь верующий ждёт грядущей встречи с Царём Небесным, воскресшим и поправшим смерть.

#### В память вечную

## Заступники небесные

14 марта совершается память новомучеников и исповедников ступинских. Эти люди, среди которых были монахи и священники, были и простые миряне, жили на нашей земле не так уж давно. Для кого-то они являются прямыми предками, в ком-то из нас течёт кровь святых, пострадавших за Христа.



Икона новомучеников и исповедников ступинских.

С первых времён в Христианской Церкви живут повествования о жизни святых мучеников и исповедников. Наши предки исстари находили в них образец для подражания, видели в них своих небесных заступников, к которым обращались с молитвой о помощи и укреплении. Так осуществляется связь Церкви земной и Небесной.

Мученик свидетельствует свою веру во Христа, отдавая за Него свою жизнь, как бы повторяя Его крестный подвиг. Он в высшей мере выполняет заповедь Христову: «Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя и возьми крест свой и следуй за Мною; ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет её; а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретёт её» (Мф. 16, 24-25). Твёрдость и непоколебимость страдальцев, которые мужественно шли на смерть за свою веру, так сильно действовали на окружающих, что нередко сами мучители обращались к христианству и тут же сами становились мучениками.

Церковь стоит на крови мучеников. Эта древняя вера христиан особенно ясно подтвердилась в XX веке. Гонения на Русскую Православную Церковь начались сразу после большевистского переворота.

В январе 1918 г. Святейший Патриарх Тихон писал: «Тяжкое время переживает ныне Святая Православная Церковь Христова в Русской зем- Церкви Небесной.

ле: гонение воздвигли на истину Христову явные и тайные враги сей истины и стремятся к тому, чтобы погубить дело Христово, и вместо любви христианской всюду сеют семена злобы, ненависти и братоубийственной брани». В годы гражданской войны было убито около 20 млн. православных людей, многие из которых пострадали непосредственно за веру Христову. Множество храмов и монастырей разорено и закрыто.

Новый этап гонений начался в 1921 г. в связи с кампанией изъятия церковных ценностей. Началась череда официальных процессов с обвинительными смертными приговорами. В те дни Ленин секретно писал Молотову и другим членам политбюро: «Именно теперь и только теперь, когда в голодных местах едят людей и на дорогах валяются сотни, если не тысячи трупов, мы можем (и поэтому должны) провести изъятие церковных ценностей с самой бешеной и беспощадной энергией, не останавливаясь перед подавлением какого угодно сопротивления... Мы должны именно теперь дать самое решительное и беспощадное сражение черносотенному духовенству и подавить его сопротивление с такой жестокостью, чтобы они не забыли этого в течение нескольких десятилетий».

Особенного размаха репрессии достигли в 1937-1938 гг., когда были расстреляны десятки тысяч православных по ложному обвинению в антисоветской деятельности.

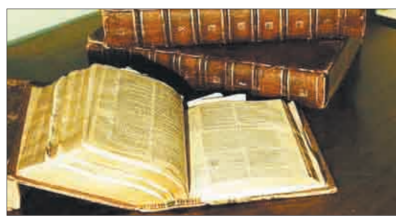
Гонения, особенно в первые годы после революции, совершались повсеместно с необычайным варварским садизмом, ненавистью и изощрённостью, причём зачастую никем не фиксировались. Поэтому имена многих тысяч мучеников и исповедников, видимо, так никогда в этой земной жизни и не будут прославлены. Но у Бога все мученики святы. Церковь знает о существовании неведомых святых, слава которых не открыта на земле, но которые прославлены в

В МАТЕРИАЛАХ этой рубрики мы предлагаем вам познакомиться с из мирян за тем, чтобы клирикапроектом «Иная наука». Полностью эти материалы вы можете услышать в программе филиала ГТРК «РТВ – Подмосковье» Ступинской редакции радиовещания «Маленький город», которая выходит в эфир по четвергам с 18.10 до 19.00 на первом канале проводного радиовещания и по каналу эфирного радиовещания на частоте FM 100.3 MHz.

#### Основы православия

#### Беседа одиннадцатая

## БИБЛИЯ



Библия – книга на все времена.

лово «Библия» в переводе с греческого значит «книги». Так она называется потому, что включает в себя множество книг, написанных в разные времена различными авторами. Точнее сказать, Автор книги один – Бог, но записали её разные люди, которым Он давал то или иное откровение. Библия делится на две части - книги Ветхого и Нового Завета. Книг Ветхого Завета по заглавиям - 50. Они говорят о происхождении Вселенной, человека, грехопадении, обетовании Искупителя, об избрании Богом еврейского народа и об истории этого народа вплоть до греческого пленения. Книг Нового Завета по заглавиям – 27. Они рассказывают нам о земной жизни Господа Иисуса Христа, знакомят с историей первохристианской общины и включают в себя послания Апостолов к различным Церквам, Апокалипсис.

Священное Писание – богодухновенная, то есть внушённая Самим Богом, книга, поэтому отношение к нему у христиан всегда было трепетным. Например, при решении спорных вопросов, касающихся веры, решающее слово было за Библией; на Библии приносились клятвы. Так было до тех пор, пока была вера в существование Бога, Автора книг. Но как только вера пошатнулась, рухнул и авторитет Библии. Сразу стали появляться критические статьи, насмешки, всплыли противоречия. Всё это породило вопрос об актуальности Библии сегодня. Может ли книга, написанная несколько тысяч лет назад для маленького кочевого народа, иметь универсальное значение в дни научного прогресса? Особенно это касается Ветхого Завета.

Конечно, актуальность Слова Божия не может быть стёрта временем. То, что было истиной 4000 лет назад, остаётся истиной и сегодня.

#### – Но если бы Библия писалась сегодня, то она была бы другой?

Она не была бы другой, другим был бы способ передачи истин, заключающихся в ней. Предметы труда, оружие, жизненные ситуации, которые мы встречаем в Священном Писании, имеют прямое отношение к той эпохе, в которую было откровение. Ведь откровение должно быть понято человеком. И если бы Библия писалась в наше время, то, возможно, в притчах не употреблялся бы образ плуга или пастуха, но был бы взят современный образ.

Главная задача символа – сделать высокие истины понятными. Поэтому при чтении Библии нужно понимать, где оболочка, а где главная мысль. Через Откровение Бог доносил до человека путь в Царство Небесное. Без сомнения, этот путь не изменился, а значит, и актуальность Библии не утрачена.

#### Один евангелист был очевидцем события, а другой писал лишь со слов тех, кто видел. Выходит, что человек, писавший Священную книгу, мог в неё привнести что-то своё?

-Мог, но в этом нет ничего удивительного. Бог просветлял ум человека и показывал ему истину. Но последний был в полном сознании и при желании, например, мог воспротивиться и не писать. Поэтому пророки и евангелисты, когда писались Священные книги, пропускали Божественное откровение через себя.

- Книги Нового Завета были собраны и утверждены священнослужителями только в четвёртом веке. Следил ли кто-нибудь ми не были внесены изменения?

Полобные сомнения могут возникнуть только в современном обществе, в котором, к сожалению, проходит чёткая грань между мирянами и духовенством, где миряне сами отстранились от изучения богословия и «повесили» эту задачу на священников. В первые века христианства все вопросы веры были важны для всего общества. Весь народ следил за чистотой веры. Поэтому как только появлялось нечто сомнительное, это сразу предавалось широкой огласке. К тому же, и сами священники зорко следили друг за другом, чтобы не допустить распространения ереси.

Списков Евангелий было не много, но они были не в единственном экземпляре. Их бережно хранили, проверяли правильность каждой буквы. Как вы думаете, могли ли в такой ситуации священники со всего православного мира, в который к четвёртому веку уже входило немало стран, тайно от мирян собраться и внести туда свои поправки? Это исключено.

- Евангелие-то одно, но отчего не все его одинаково понимают? Кроме Православия существуют десятки христианских течений, которые тоже основывают своё учение на Евангелии. И как понять, что человек отошёл от правильного понимания Писания?

– Да, при желании на основании Писания можно доказать что угодно. Заблуждение может возникнуть и не намеренно, а по ошибке, потому что не всё в Библии лежит на поверхности, некоторые идеи открываются пониманию с большим трудом. Православная Церковь при толковании Писаний с четвёртого века пользуется правилом, которое на латыни звучит как «consensus patrum» или «coгласие отцов». Его можно изложить так: если святые Отцы, жившие в разное время, в разном месте высказывались по одному и тому же вопросу одинаково, как бы сошедшись для его решения, такое мнение считать истинным. А те идеи, которые не имели подобной поддержки, называются «богословским мнением», к нему прислушиваются, но относятся критически, несмотря на то, что его высказал святой. А множество христианских сект появилось потому, что люди перестали доверять авторитету святых отцов, но стали опираться на своё собственное понимание, которое зачастую не ищет истину, а пытается оправдать свою греховную натуру всеми способами, даже Священным Писанием.

Подводя итог сказанному, повторим, что Библия и до сего дня остаётся авторитетной книгой, дающей знание о пути в Царство Небесное и вечную жизнь. А при его чтении нужно понимать, где истина, а где культурная и историческая оболочка этой истины.

Автор проекта священник Сергий Себелев, настоятель Тихвинской церкви г. Ступино.

Беседовала Е. ЧЕРЕПЕНИНА.



#### День православной молодёжи Московской области

## Свет во откровение языков

8 февраля 2010 года во Дворце спорта г. Видное состоялось празднование IV Дня православной молодёжи Московской области.

Этот праздник организуют совместно Московская епархия и Комитет по физической культуре, спорту, туризму и работе с молодёжью Московской области в рамках Соглашения о сотрудничестве. От Ступинского благочиния в этом масштабном мероприятии приняли участие молодые прихожане ступинских храмов во главе с настоятелем Тихвинской церкви о. Сергием Себелевым.

Митрополит Ювеналий обратился к участникам молодёжного форума с такими словами:

Очень важно, чтобы с Богом, со Христом человек встретился с детства, а не мучился бы всю жизнь в поисках смысла жизни, в поисках Бога.

Уже решено, что следующей площадкой проведения Дня православной молодёжи станет город Дмитров.

> Ю. CAXAPOBA. Фото автора.

#### www.stupinoblag.ru

Подробнее о Дне православной молодёжи читайте на официальном сайте Ступинского благочиния.



Награждение победителей конкурса православных фотографов.

Материалы приложения предоставлены Ступинским благочинием.